
148 

 

GRUPO PET CONEXÕES DE SABERES: COMUNIDADES INDÍGENAS 

 

 

TERRITÓRIOS DA PALAVRA: RESISTÊNCIA E (RE)EXISTÊNCIA DOS POVOS 

INDÍGENAS NA EDUCAÇÃO E NA MÍDIA 

 

Ângela Nunes Silva Manchinery, Clécio Ferreira Nunes (Muru Huni Kuin), Ketlen Lima de 

Souza Apurinã (Makaya Pupỹkary), Liliane Araujo Maia Puyanawa, Wardeson Rodrigues 

Domingos Kaxinawá, Aline Andréia Nicolli 

 

 

ENTRE A TRADIÇÃO E O RISCO: O USO DE TINTA FEITA COM A PASTA 

ELETROLÍTICA DE PILHAS NA PINTURA DE COCARES DO POVO APURINÃ 

 

Jhonnatan Nascimento Oliveira, Kailane da Silva Nunes, Navlis Caetano Inácio, Aline 

Andréia Nicolli 

 

 

IMPACTOS DA ATUAÇÃO DA EQUIPE MULTIDISCIPLINAR E DA 

ABORDAGEM INTERCULTURAL NO ACESSO E NA SAÚDE DOS POVOS 

INDÍGENAS 

 

Kirlen Lima de Souza Apurinã, Tuã Victor Damasceno Brandão Shanenawa, Larissa Silva de 

Souza Kaxinawá, Denarte Nonato Nascimento Kaxinawá, Angélica Nunes da Silva 

Manchinery, Aline Andréia Nicolli 

  



157 

 

 

ENTRE A TRADIÇÃO E O RISCO: O USO DE TINTA FEITA COM A PASTA 

ELETROLÍTICA DE PILHAS NA PINTURA DE COCARES DO POVO APURINÃ 

 

Jhonnatan Nascimento Oliveira1, Kailane da Silva Nunes2, Navlis Caetano Inácio3 

 Aline Andréia Nicolli4 

 
1 e 2 Estudantes bolsistas do Grupo PET Conexões de Saberes Comunidades Indígenas, Universidade Federal do 

Acre; e-mail: pet.conexind@ufac.br 
3 Estudante colaboradora 

4 Tutora do Grupo PET Conexões de Saberes: Comunidades Indígenas, Universidade Federal do Acre; e-mail: 

aline.nicolli@ufac.br 

_____________________________________________________________________________________ 

 

Resumo 

Este artigo problematiza aspectos da utilização da pasta eletrolítica de pilhas alcalinas misturada 

ao leite da árvore sova (sorva – Couma utilis) para a produção de tinta preta utilizada na pintura 

de cocares do povo Apurinã, em suas festas tradicionais. A pesquisa parte de uma abordagem 

qualitativa e do estudo de caso, tendo como principal fonte o registro audiovisual realizado em 

uma aldeia do Povo Apurinã. O objetivo foi discutir as implicações culturais, históricas e 

sanitárias desse fenômeno, refletindo sobre como elementos externos, como pilhas industriais, 

são incorporados às práticas tradicionais, configurando um processo simultâneo de resistência 

e risco. Embora o uso da tinta represente a continuidade de um ritual ancestral, o contato direto 

com substâncias tóxicas presentes nas pilhas, como zinco, manganês, cádmio e mercúrio, coloca 

em risco a saúde dos envolvidos, podendo causar danos neurológicos, dermatológicos e 

sistêmicos. Assim, o estudo evidencia a complexidade das dinâmicas culturais vividas pelos 

povos indígenas na modernidade, ressaltando a importância de políticas públicas, orientações 

sanitárias e diálogo intercultural que respeitem os saberes tradicionais sem comprometer a 

integridade física dos praticantes. 

 

Palavras-chave: Apurinã; Cocar Tsaporenta; Contaminação tóxica; Tinta de pilha. 

 

Introdução 

Compreender as dinâmicas de contato entre povos indígenas e a sociedade envolvida é 

essencial para refletir sobre os processos de resistência, adaptação e transformação cultural 

vividos por essas populações. O povo Apurinã, que se autodenomina Pupỹkary, habita 

atualmente a região do médio e baixo rio Purus e, assim como outros povos indígenas do 

território hoje conhecido como Brasil, mantém uma relação profunda, sensível e ancestral com 

o ambiente em que habita. Essa relação com o território não se limita a um espaço físico, mas 



158 

 

configura-se como um campo de relações que envolvem humanos, não humanos, encantados e 

ancestrais, uma dimensão que integra a paisagem, a história e a vida social.  

Como argumenta Fernandes (2018), para os Apurinã, “terra e história não figuram como 

alternativas mutuamente exclusivas”, pois é na vivência com a terra que se desdobram suas 

histórias, cantos e rituais, compondo uma cosmovisão em que o mundo é tecido por vínculos 

afetivos e ontológicos com os seres da floresta. Sua organização social, práticas rituais e 

mitopoética revelam modos próprios de perceber e interagir com o mundo, distinguindo-os de 

outros povos. No entanto, essa trajetória foi profundamente marcada pela invasão da sociedade 

não indígena, especialmente a partir do século XIX, com os ciclos da borracha. Nesse período, 

os Apurinã foram submetidos a processos de violência, extermínio e silenciamento, sendo 

forçados a lidar com a imposição de uma lógica econômica e política que desestruturou seus 

modos de vida.  

Diante das consequências desse contato histórico, muitos elementos externos foram 

incorporados às práticas tradicionais, inclusive em contextos ritualísticos. Um exemplo 

emblemático é o uso da tinta preta, feita com o leite da árvore sova e a pasta eletrolítica de 

pilhas alcalinas, empregada na pintura dos cocares utilizados nas festas tradicionais. Tal prática, 

embora represente uma forma de continuidade simbólica e valorização cultural, evidencia um 

dilema atual e urgente: o uso de substâncias químicas industriais, como zinco, manganês, 

cádmio e mercúrio, oriundas das pilhas, representa sérios riscos à saúde dos que produzem e 

utilizam esse material. 

Este artigo propõe-se a discutir esse fenômeno à luz das tensões entre tradição e 

modernidade, resistência cultural e risco sanitário. A partir de uma abordagem qualitativa e do 

estudo de caso audiovisual em uma aldeia Apurinã, analisa-se as implicações culturais, 

históricas e cosmológicas do uso de materiais tóxicos em rituais tradicionais, à luz de saberes 

indígenas e estudos etnográficos, como os de Fernandes (2018), que ajudam a compreender o 

profundo vínculo existencial deste povo com a floresta e com os seus modos de habitar. 

 

Metodologia 

Este trabalho foi desenvolvido a partir de uma abordagem qualitativa, que segundo 

Minayo (2014) se caracteriza por lidar com a compreensão aprofundada de fenômenos sociais, 

buscando entender significados, motivos, crenças e valores dos indivíduos. Sendo assim, a 

abordagem qualitativa não se limita à quantificação de dados, mas se concentra na interpretação 

e análise da realidade social em sua complexidade.  



159 

 

Além disso, desenvolveu-se um estudo de caso (Yin, 2001) com o objetivo de investigar 

um fenômeno específico em profundidade, dentro de seu contexto real, para entender suas 

características, causas e consequências a partir da análise detalhada de grupo específico e por 

meio da coleta de dados, utilizando técnicas diversas.  

Dito isso, cabe destacar que o presente estudo de caso visa compreender as práticas 

culturais do povo Apurinã relacionadas ao uso de tinta feita com pasta de pilhas alcalinas e 

utilizada na pintura de cocares e, para isso, a fonte central de coleta de dados foi o registro 

audiovisual realizado dentro da aldeia, de forma a registrar todo o processo de produção da 

tinta. Os registros e a colaboração do pajé da comunidade, que explicou como aprendeu sobre 

a preparação e o uso ritual desta tinta, permitem uma compreensão sobre esse processo. 

Também foram utilizados na revisão bibliográfica, artigos científicos, livro de físico-química e 

materiais sobre a cultura Apurinã, a fim de contextualizar os aspectos históricos, culturais e 

sanitários envolvidos.  

 

O povo Apuriña: cultura, cotidiano e cosmovisão 

Os Apurinã, ou Pupỹkary, como se autodenominam, é um povo indígena de língua 

Aruak cuja ocupação atual se concentra na região do médio e baixo rio Purus, no sul do estado 

do Amazonas, estendendo-se por municípios como Pauini, Lábrea, Tapauá, Boca do Acre e 

Beruri, alcançando ainda áreas do Acre e de Rondônia. Historicamente, sua territorialidade 

abrange uma vasta rede hidrográfica, que inclui os rios Sepatini, Paciá, Ituxi e Iaco, bem como 

inúmeros igarapés e castanhais que estruturam a geografia social e espiritual desse povo 

(Fernandes, 2018; Schiel, 2004). 

Embora vistos como uma unidade étnica coesa, os Apurinã constituem, na prática, um 

sistema unitas multiplex, ou seja, uma diversidade dentro da unidade. Internamente, suas formas 

de pertencimento estão ancoradas em linhagens familiares, clãs e metades cerimoniais 

Xuapurynyry e Meetymanety, que orientam casamentos, práticas alimentares, ocupação do 

território e alianças políticas (Fernandes, 2018). A cosmovisão Apurinã articula-se com uma 

ontologia relacional que não separa natureza e cultura, humanos e não humanos, vivos e mortos. 

A terra, as árvores, os rios e os animais não são apenas recursos ou símbolos, mas entes com 

agência, memória e capacidade de comunicação.  

Como explica Fernandes (2018, p. 2), para os Apurinã, a terra não é mero suporte da 

vida, mas um “corpo ancestral”, impregnado de historicidade e presença. É nas relações com 

esse corpo-terra que se desdobram suas histórias, cantos, rituais e filosofias de vida. A 

paisagem, compreendida como um tecido vivo de relações, é central para entender sua forma 



160 

 

de habitar o mundo. Os castanhais, por exemplo, são considerados herança ancestral e espaços 

de memória coletiva, marcados por trilhas, cantos e narrativas míticas. Cada igarapé e cada 

árvore importante possui nome e história, ligando-se a uma determinada família ou grupo local 

(Fernandes, 2018, p. 88-98).  

Segundo Schiel (2004), essa geografia sagrada é uma forma de inscrição territorial 

baseada na oralidade e nos vínculos afetivos entre humanos e não humanos. Contudo, a relação 

histórica dos Apurinã com seu território foi marcada por intensos processos de violência, 

especialmente durante os dois ciclos da borracha. Muitas aldeias foram desestruturadas, seus 

membros deslocados, e práticas tradicionais proibidas ou esquecidas. Ainda assim, mesmo 

diante de massacres, expropriações e tentativas de assimilação forçada, os Apurinã mantiveram 

formas de resistência cultural como destaca Schiel (2004, p. 354), “não perderam a 

independência, e nem ao menos deixaram de contar sua própria história, nos seus próprios 

termos”.  

Entre os elementos mais importantes dessa resistência estão os rituais conhecidos como 

Xingané, ou Kiniri, na língua Apurinã. Trata-se de um conjunto de celebrações que podem 

variar em escala, desde pequenas cantorias noturnas até grandes encontros interaldeias. Neles, 

são realizados danças, cantos cerimoniais, uso ritual de awiri (rapé), katsupari (ipadu), vinho 

de macaxeira e alimentação coletiva. Algumas dessas festas têm objetivos específicos, como 

apaziguar a sombra de pessoas falecidas, em um claro diálogo com o mundo dos ancestrais 

(Fernandes, 2018, p. 59). 

O Xingané não é apenas uma festa: é uma tecnologia simbólica de cura, memória e 

pertencimento. Nele, os cocares, como o tsaporeeta, ganham protagonismo, sendo adornos que 

não apenas embelezam, mas conectam o corpo ao mundo espiritual e à floresta. A pintura desses 

cocares é um saber ancestral que envolve práticas especializadas, geralmente transmitidas 

oralmente e de forma ritualizada. É neste contexto que se insere o uso da tinta preta feita com 

pasta de pilhas alcalinas e leite da árvore sova. Essa prática recente, documentada em campo, 

revela tanto a resiliência cultural quanto os dilemas enfrentados por comunidades indígenas 

diante da escassez de recursos e da presença crescente de resíduos industriais em seus 

territórios.  

Se por um lado a substituição de pigmentos tradicionais por substâncias industriais 

aponta para uma criatividade adaptativa, por outro lado, levanta sérios alertas sobre os riscos 

tóxicos à saúde física e espiritual dos que manipulam tais materiais Assim, mais do que uma 

descrição etnográfica, este estudo busca evidenciar os embates entre tradição e modernidade, 



161 

 

ancestralidade e risco, e entre saberes indígenas e ausência de políticas públicas de saúde e 

educação que dialoguem com a realidade desses povos. 

 

O caso da tinta de pilha: composição química das pilhas e seus riscos à saúde 

A presença de pilhas e baterias em terras indígenas é um fenômeno relativamente 

recente, vinculado à introdução de bens industrializados que passaram a compor o cotidiano de 

diversas comunidades. Com a chegada de lanternas, rádios, celulares e outros aparelhos 

eletrônicos, intensificou-se também o uso de fontes portáteis de energia, como pilhas e baterias, 

muitas vezes sem o devido acompanhamento informativo sobre seus riscos ou orientações de 

descarte. 

Esse processo de inserção tecnológica, embora traga facilidades e novas possibilidades 

de comunicação e iluminação, também destaca questões sobre os impactos ambientais e à 

saúde, que acompanha o descarte inadequado desses materiais. A convivência com esses 

dispositivos demanda um olhar crítico e contextualizado, especialmente em regiões onde a 

coleta seletiva e o acesso a informações técnicas são limitados. As pilhas e baterias utilizadas 

nas atividades observadas, como as empregadas nas pinturas do vídeo analisado, são 

classificadas como primárias, ou seja, aquelas que vêm prontas para uso e não podem ser 

recarregadas. Esse tipo, ao atingir o fim de sua vida útil, deve obrigatoriamente ser descartado 

de maneira correta para evitar contaminações (Feltre, 2011). 

Do ponto de vista químico, as pilhas funcionam por meio de reações de oxirredução, em 

que substâncias químicas sofrem transferência de elétrons, gerando energia elétrica. As 

alcalinas, por exemplo, fornecem voltagem de 1,5 V e apresentam maior durabilidade do que 

as antigas pilhas de zinco-carvão, sendo largamente empregadas em objetos cotidianos, como 

lanternas, rádios e controles remotos (Feltre, 2011). 

Apesar de sua utilidade, essas pilhas representam um risco significativo à saúde e ao 

meio ambiente. Muitas delas contêm metais pesados como zinco, manganês, mercúrio, níquel 

e cádmio, substâncias altamente tóxicas e de efeito cumulativo no organismo. A exposição 

constante, mesmo que em pequenas quantidades, pode desencadear problemas no sistema 

nervoso, nos rins, nos ossos e até quadros cancerígenos (Feltre, 2011). 

No caso específico do manganês, metal encontrado frequentemente em pilhas alcalinas, 

estudos apontam que sua toxicidade é real, mesmo em baixos níveis de exposição ambiental. 

De acordo com Manzini, Sá e Plicas (2010), “a contribuição destas rotas de exposição aos 

efeitos tóxicos do manganês é incerta, porém, efeitos adversos foram observados em pessoas 

expostas a níveis ambientais muito altos de manganês”, sendo que entre 3 e 5% do metal 



162 

 

ingerido permanece no organismo humano. O manganês é absorvido principalmente no 

intestino delgado e transportado ao fígado, de onde é redistribuído para os demais tecidos 

corporais, podendo afetar o sistema nervoso e causar distúrbios motores a longo prazo. Além 

dos impactos à saúde humana, há o agravante ambiental. Pilhas descartadas de forma incorreta 

acabam vazando seu conteúdo interno com o tempo, liberando líquidos corrosivos e metais 

pesados que contaminam o solo, lençóis freáticos e corpos d’água, como rios e lagos (Feltre, 

2011). 

 

Considerações finais 

A análise do uso da pasta de pilhas alcalinas na confecção de tintas utilizadas na pintura 

de cocares do povo Apurinã evidencia um fenômeno profundamente emblemático das tensões 

entre tradição e modernidade, resistência cultural e riscos à saúde. Trata-se de uma prática que, 

ao mesmo tempo em que reafirma a continuidade simbólica e ritual de saberes ancestrais, revela 

os efeitos perversos da inserção de resíduos tóxicos oriundos da sociedade industrial nos modos 

de vida indígenas.  

O caso investigado expõe como os povos originários, diante da imposição histórica da 

colonização e do avanço de produtos industrializados em seus territórios, adaptam elementos 

externos às suas cosmologias e práticas culturais. Essa apropriação, no entanto, nem sempre 

ocorre de forma segura, uma vez que os impactos dos compostos químicos presentes nas pilhas 

não são plenamente compreendidos pelas comunidades, nem recebem a devida atenção por 

parte do Estado e das políticas públicas de saúde e educação indígena. 

É urgente, portanto, que ações intersetoriais sejam implementadas com o intuito de 

promover o diálogo entre os saberes tradicionais e os conhecimentos científicos, respeitando a 

autonomia dos povos indígenas, mas também garantindo que práticas culturais não se tornem 

veículos involuntários de contaminação e adoecimento. Cabe às instituições de ensino, 

pesquisa, saúde e proteção ambiental contribuírem para a construção de alternativas 

sustentáveis e culturalmente sensíveis, que preservem os rituais e símbolos identitários, sem 

comprometer a integridade física e coletiva das comunidades envolvidas.  

Mais do que denunciar uma prática de risco, este trabalho busca provocar uma reflexão 

crítica sobre os impactos silenciosos da modernidade nos territórios indígenas e sobre a 

urgência de políticas comprometidas com a vida, a cultura e a dignidade dos povos originários. 

 



163 

 

Agradecimentos 

Ao Programa de Educação Tutorial/MEC e ao Fundo Nacional de Desenvolvimento da 

Educação (FNDE). 

 

Referências 

FELTRE, R. Química. Volume 2: físico-química. São Paulo: Moderna, 2011. 

FERNANDES, M. R. O umbigo do mundo: a mitopoética dos índios Apurinã e o espírito 

ancestral da floresta (AM). 2018. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Universidade 

Federal do Amazonas, Instituto de Ciências Humanas e Letras, Manaus, 2018. 

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Apurinã: povos indígenas no Brasil. Disponível 

em: https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Apurin%C3%A3. Acesso em: 30 maio 2025. 

MANZINI, F. F.; SÁ, K. B. de; PLICAS, L. M. de A. Metais pesados: fonte e ação 

toxicológica. Fórum Ambiental da Alta Paulista, v. 6, n. 2, p. 82-92, 2010. Disponível em: 

https://revista.fea.edu.br/index.php/revistafap/article/view/230. Acesso em: 10 jul. 2025. 

MINAYO, M. C. de S. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 10. ed. 

São Paulo: Hucitec, 2006.  

SCHIEL, J. Xamanismo, doença e transformação: experiências cosmopolíticas entre os 

Apurinã do Médio Purus (AM). 2004. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – 

Universidade de Brasília, Brasília, 2004. 

YIN, Robert. Estudo de caso: planejamento e método. Tradução de Daniel Grassi. 2. ed. 

Porto Alegre: Bookman, 2001. 

  


