
148 

 

GRUPO PET CONEXÕES DE SABERES: COMUNIDADES INDÍGENAS 

 

 

TERRITÓRIOS DA PALAVRA: RESISTÊNCIA E (RE)EXISTÊNCIA DOS POVOS 

INDÍGENAS NA EDUCAÇÃO E NA MÍDIA 

 

Ângela Nunes Silva Manchinery, Clécio Ferreira Nunes (Muru Huni Kuin), Ketlen Lima de 

Souza Apurinã (Makaya Pupỹkary), Liliane Araujo Maia Puyanawa, Wardeson Rodrigues 

Domingos Kaxinawá, Aline Andréia Nicolli 

 

 

ENTRE A TRADIÇÃO E O RISCO: O USO DE TINTA FEITA COM A PASTA 

ELETROLÍTICA DE PILHAS NA PINTURA DE COCARES DO POVO APURINÃ 

 

Jhonnatan Nascimento Oliveira, Kailane da Silva Nunes, Navlis Caetano Inácio, Aline 

Andréia Nicolli 

 

 

IMPACTOS DA ATUAÇÃO DA EQUIPE MULTIDISCIPLINAR E DA 

ABORDAGEM INTERCULTURAL NO ACESSO E NA SAÚDE DOS POVOS 

INDÍGENAS 

 

Kirlen Lima de Souza Apurinã, Tuã Victor Damasceno Brandão Shanenawa, Larissa Silva de 

Souza Kaxinawá, Denarte Nonato Nascimento Kaxinawá, Angélica Nunes da Silva 

Manchinery, Aline Andréia Nicolli 

  



149 

 

 

TERRITÓRIOS DA PALAVRA: RESISTÊNCIA E (RE)EXISTÊNCIA DOS POVOS 

INDÍGENAS NA EDUCAÇÃO E NA MÍDIA 

Ângela Nunes Silva Manchinery1, Clécio Ferreira Nunes (Muru Huni Kuin)2, Ketlen Lima de Souza Apurinã 

(Makaya Pupỹkary)3, Liliane Araujo Maia Puyanawa⁴, Wardeson Rodrigues Domingos Kaxinawá⁵, Aline 

Andréia Nicolli⁶ 

 
1,2,3,4,5 Estudantes bolsistas ou voluntários do Grupo PET Conexões de Saberes: Comunidades Indígenas, 

Universidade Federal do Acre. E-mail: pet.conexind@ufac.br 

6 Tutora do Grupo PET Conexões de Saberes: Comunidades Indígenas, Universidade Federal do Acre. E-mail: 

aline.nicolli@ufac.br 

_____________________________________________________________________________________ 

 

Resumo 

Este trabalho emerge da necessidade de problematizar aspectos voltados ao reconhecimento e 

valorização da atuação dos povos indígenas na ocupação de territórios simbólicos como a 

linguagem, a educação e a comunicação, como forma de resistência e (re)existência dos povos 

indígenas na educação e na mídia. Para isso, foram abordados os territórios da palavra na 

educação, com foco na atuação de professores e estudantes indígenas na construção de 

currículos e práticas pedagógicas decoloniais, em seguida, tratou-se dos modos de ocupação 

dos espaços midiáticos, destacando a emergência de coletivos de comunicações indígenas e sua 

influência na desconstrução de estereótipos colonizadores, como também sua contribuição para 

o fortalecimento identitário; por fim, refletiu-se sobre a linguagem como território simbólico, 

analisando experiências por meio do debate contemporâneo sobre justiça, história, memória e 

pluralidade epistêmica. Esta pesquisa possui uma abordagem qualitativa, de natureza 

bibliográfica, lançando mão de um conjunto de produções teóricas por e sobre povos indígena, 

o que permite compreender os sentidos atribuídos pelas comunidades indígenas à sua presença 

e atuação nos mencionados territórios simbólicos. Com isso, na escola, o uso da palavra para 

os povos indígenas permite disputar narrativas coloniais; na comunicação, o espaço disputado 

permite que os povos indígenas falem de si mesmos para o mundo, reescrevendo histórias 

individuais e coletivas, o que permite expressar identidades diversas. Por fim, a linguagem 

surge como ferramenta estratégica de afirmação cultural, política, de existência e reexistência. 

 

Palavras-chave: Linguagens; Educação; Comunicação. 

 

Introdução 

A escolha deste tema surge da necessidade de reconhecer e valorizar a atuação dos povos 

indígenas na ocupação de territórios simbólicos como a linguagem, a educação e a 

comunicação. Historicamente silenciados, os povos originários têm assumido com cada vez 

mais força, o protagonismo na produção de suas próprias narrativas, seja em espaços escolares, 



150 

 

acadêmicos ou digitais. Sendo assim, como estudantes e pesquisadores de áreas que envolvem 

educação, comunicação e cultura, compreende-se que refletir sobre esses processos é dever de 

todos, assumindo o compromisso ético com a diversidade e com a justiça histórica.  

Dito isso, cabe mencionar que, nos últimos anos, uma rede de comunicação indígena 

poderosa nasceu no Brasil, conectando jovens, lideranças e coletivos. Esse movimento está 

quebrando estereótipos que a mídia tradicional construiu e, o mais importante, está fortalecendo 

a organização política e cultural de cada povo. Ao mesmo tempo, professores e estudantes 

indígenas estão transformando a sala de aula em um espaço de memória, presença e futuro. O 

trabalho é mergulhar nessa apropriação da linguagem e entender como ela é usada para resistir, 

existir, educar e comunicar, de forma a viabilizar o desenvolvimento de um processo histórico 

de reconhecimento e reparação dos povos originários. 

 

Metodologia 

Esta pesquisa possui uma abordagem qualitativa que, segundo Minayo (2006, p. 21), 

“[...] trabalha com o universo dos significados, motivos, aspirações, crenças, valores e atitudes, 

o que corresponde a um espaço mais profundo das relações, dos processos e dos fenômenos que 

não podem ser reduzidos à operacionalização de variáveis”. Essa perspectiva permite 

compreender os sentidos atribuídos pelas comunidades indígenas à sua presença e atuação nos 

campos da educação e da mídia como estratégias de afirmação identitária e política.  

Além disso, desenvolveu-se uma pesquisa de natureza bibliográfica, por meio da 

problematização de um conjunto de produções teóricas por e sobre povos indígenas, com o 

intuito de compreender os modos como os povos indígenas constroem e afirmam seus territórios 

simbólicos por meio da palavra, seja na educação ou nos meios de comunicação, como formas 

de resistência e (re)existência frente aos processos históricos de silenciamento, exclusão e 

apagamento cultural. 

 

Territórios da palavra na educação e protagonismo indígena 

A educação escolar indígena tem se constituído como um território de resistência e 

construção de novos sentidos. Ao ocupar os espaços escolares, antes usados como ferramentas 

de assimilação e apagamento cultural, os povos indígenas vêm ressignificando a escola, 

transformando-a em um espaço de valorização das línguas maternas, dos saberes ancestrais e 

da identidade coletiva. A partir da Constituição Federal de 1988 e a Lei de Diretrizes e Bases 

da Educação Nacional (LDB) de 1996, que reconheceram o direito a uma educação específica, 

diferenciada, bilíngue e intercultural, abriu-se um novo horizonte.  



151 

 

No Acre, a atuação de professores e estudantes indígenas tem sido fundamental nesse 

processo. Eles não apenas adaptam os currículos, mas os reinventam, integrando a oralidade, a 

espiritualidade, as cosmologias e as práticas culturais de seus povos. As licenciaturas 

interculturais, como a da própria Universidade Federal do Acre (Ufac), formam educadores 

capazes de construir pontes entre os conhecimentos ocidentais e os saberes tradicionais, 

garantindo que a sala de aula tenha cheiro de jenipapo, ou seja, que seja um espaço de 

pertencimento e valorização das culturas indígenas. Essa apropriação pedagógica da palavra 

viva é um ato de resistência contra a homogeneização e de (re)existência cultural. 

Autores como Daniel Munduruku (2009, p. 117), afirmam que “a palavra é o principal 

instrumento de luta de um povo que quer existir”, e isso se torna visível no trabalho de 

educadores indígenas que integram oralidade, espiritualidade e cosmologias próprias nos 

currículos escolares. Sendo assim, no campo educacional, a palavra também se apresenta como 

território de disputa e de (re)existência. Se por anos, a escola foi usada como instrumento de 

apagamento cultural, impondo línguas, currículos e epistemologias que desvalorizavam os 

modos indígenas de ser e saber, o desafio da atualidade é transformar esse cenário por meio da 

luta, de forma que sejam implementadas, cada vez mais, escolas indígenas diferenciadas, 

licenciaturas interculturais, e se faça cada vez mais crescente, a presença de estudantes 

indígenas em universidades públicas. 

Munduruku (2017, p. 117) ainda afirma que “a tradição é passada pelo uso da palavra”, 

no contexto oral, que se manifesta desde a educação escolar indígena até as casas familiares, 

rodas de conversa nas aldeias, entre outros espaços. Para contracolonizar os discursos impostos 

sobre os povos originários e, ao mesmo tempo, manter vivas as memórias, tradições, 

ancestralidades e narrativas, é necessário disputar com as numerosas narrativas coloniais que, 

ao longo do tempo, mascararam, invisibilizaram e desvalorizaram as cosmopercepções 

indígenas, especialmente no uso da palavra escrita. 

 

A wi-fi encontra o maracá: a comunicação indígena como campo de disputa e 

protagonismo 

A comunicação sempre foi um campo de disputa para os povos indígenas. Durante 

séculos, falou-se sobre eles, mas raramente se permitiu que falassem por si. Com o acesso 

ampliado às tecnologias digitais e o fortalecimento de coletivos organizados, esse cenário 

começa a mudar radicalmente. A escrita, nesse contexto, não é apenas expressão artística ou 

intelectual, mas um gesto de insurgência, uma reapropriação do direito de nomear o mundo a 



152 

 

partir das próprias raízes, devolvendo às suas culturas a autonomia de dizer quem são, como 

vivem e quais são suas lutas. 

Esse processo de autoinscrição tem ganhado força em múltiplos territórios de disputa 

simbólica: literatura, mídia, cinema, música e educação. Em cada um desses espaços, indígenas 

reconfiguram a narrativa dominante, estabelecendo redes de resistência e de criação de novos 

sentidos. Esses territórios discursivos não apenas denunciam as feridas históricas do 

apagamento e da colonização, mas também germinam novas possibilidades de existência e 

representação. A escrita, nesse cenário, é um território de cura, um espaço onde a memória 

coletiva se reinventa e onde os povos originários se reconhecem enquanto sujeitos ativos de sua 

própria história. 

A criação de conexões, como a Rede de Comunicadores Indígenas do Acre e a Rede 

Tetepawacomunica, tem produzido uma revolução silenciosa: uma mídia feita por indígenas, 

que rompe com a invisibilidade e cria novos espaços de escuta, denúncia e valorização cultural. 

Essas iniciativas fazem muito mais do que apenas informar, pois educam e conectam diferentes 

povos e territórios. Jovens indígenas viraram comunicadores, cineastas e influenciadores, 

defendendo suas línguas, seus direitos e mobilizando apoios importantes.  

A Articulação Brasileira de Indígenas Jornalistas (Abrinjor) surge como uma tentativa 

de unir as lideranças indígenas da comunicação, ou seja, os jornalistas indígenas que, por meio 

das palavras escritas, orais, gestuais e audiovisuais, resistem e fazem barulho contra a mídia 

ocidental, que historicamente oculta, silencia e distorce as vozes indígenas no campo da 

comunicação, do cinema etc. É necessário resistir para poder existir frente a inúmeras opressões 

midiáticas contra os povos originários, buscando afirmar suas identidades e reivindicar espaços 

legítimos nas narrativas que lhes são historicamente negadas. Ao fazer isso, contribuem para a 

revalorização de suas culturas e a desconstrução de estereótipos que ainda persistem na 

sociedade. 

Pode-se afirmar que, para além de fazer parte de movimentos indígenas, sejam eles 

educacionais, comunicacionais, midiáticos, os jovens comunicadores, os indígenas jornalistas, 

os professores e professoras, e os outros indígenas nas suas áreas de saber, eles promovem 

discussões sobre as questões indígenas. Trata-se daquilo que Munduruku (2017) chama de 

indígenas em movimento, ou seja:  

Pessoas físicas que se articulam de modo autônomo para participar da vida social; 

artistas que procuram espaços nos campos das artes (cinema, televisão, literatura, 

música, teatro) esportistas que tentam a sorte no concorrido mundo dos esportes; 

candidatos a cargos públicos em seus municípios e estados; professores que tentam 

seguir a carreira acadêmica (Munduruku, 2017, p. 102). 

 



153 

 

Dessa forma, a comunicação indígena, por meio das linguagens midiáticas e dos 

indígenas em movimento, pode ser usada como uma estratégia inteligente: ora para denunciar, 

ora para festejar. As redes sociais se tornaram ferramentas vitais de articulação política e 

comunitária, gerando um empoderamento e uma visibilidade que se espalham pelo país e até 

pelo mundo. Assim, a comunicação se torna um território de resistência e um espaço de 

construção de um novo olhar sobre os povos originários. 

 

A linguagem como território de resistência e (re)existência 

A reflexão se volta para a linguagem em si, não apenas como instrumento de 

comunicação, mas como território simbólico, lugar onde se articulam identidades, 

espiritualidades, memórias e resistências. As linguagens indígenas, nesse sentido, não se 

limitam ao idioma, mas se expandem para o canto, o grafismo, os rituais e as narrativas orais 

que estruturam o modo de ser de cada povo. Segundo Krenak (2019), quando se perde a palavra, 

perde-se o mundo, pois é por meio da linguagem que se exerce vivência da realidade. Para 

Krenak, resistir é manter vivo o direito de narrar a própria história e de nomear o mundo 

segundo os próprios códigos. A linguagem, portanto, é resistência ontológica. 

É pela palavra que os povos indígenas mantêm viva suas memórias ancestrais, 

transmitem seus valores, expressam suas visões de mundo e reafirmam sua soberania cultural. 

O grafismo, por exemplo, não é meramente estético; é uma escrita que carrega histórias, 

narrativas e conhecimentos. Os cantos e rituais são formas de comunicação com o sagrado e 

com o território. A (re)existência, nesse sentido, é a capacidade de reativar e recriar esses 

territórios da palavra, garantindo a continuidade da vida e da cultura em suas próprias 

condições. A linguagem se torna, assim, um ato político e ferramenta de afirmação da vida, da 

diversidade e da dignidade dos povos originários, ou dito de outra forma, uma ferramenta de 

resistência. 

Munduruku (2017, p. 119) convida a refletir sobre “a tradição como método pragmático 

de a memória se fazer presente”. Nesse contexto, as linguagens escritas, orais, audiovisuais, 

gestuais, corporais e midiáticas, entre outras, são ferramentas essenciais que os povos indígenas 

utilizam para manter vivas suas tradições. Essas formas de comunicação, ao serem incorporadas 

pelos indígenas em movimento, permitem a resistência e a reapropriação dos espaços 

dominados pela palavra ocidental, garantindo que as cosmovisões indígenas continuem a pulsar 

e a se reafirmar nos territórios do discurso dominante. 

Ao utilizar essas múltiplas linguagens, os indígenas não apenas preservam suas 

tradições sociais, culturais e políticas, mas também desafiam as estruturas de poder que buscam 



154 

 

impor uma visão homogênea e colonizadora. Nesse sentido, a educação, a comunicação e as 

mídias indígenas, apoiadas nesses territórios das palavras, se tornam um espaço de resistência 

ativa, onde o conhecimento ancestral não é apenas transmitido, mas reconfigurado e fortalecido, 

dando visibilidade ao protagonismo indígena na construção das próprias narrativas. 

 

Educação, mídia e linguagem: dispositivos de resistência e de (re) existência 

Finaliza-se essas breves discussões refletindo sobre a finalidade dos processos 

analisados ao longo deste trabalho. Acredita-se que a educação, a comunicação e a linguagem 

são, de fato, poderosas formas de resistência e (re)existência para os povos indígenas. A 

resistência, nesse sentido, se manifesta na conquista de espaços que antes lhes eram negados, 

como, por exemplo, a oportunidade de registrar seus saberes e ciências dentro da academia, a 

partir de uma perspectiva indígena. Por outro lado, a (re)existência se realiza através da 

visibilização das narrativas indígenas e da desconstrução das camadas de invisibilização 

histórica que marcaram e ainda marcam suas trajetórias, especialmente dentro de seus próprios 

territórios, considerados por muitos como “casa-território”. 

Sendo assim, essa invisibilização ocorre de diferentes maneiras e atende a diversos 

projetos e interesses coloniais (Longhini, 2021). Nesse sentido a resistência e a (re)existência, 

no contexto da educação e da mídia, em termos formais ou conceituais, se faz pela por meio da 

linguagem, pela adequada utilização das palavras, para que se possa dizer, divulgar, discutir, 

problematizar as lutas cotidianas que ainda são um tanto invisíveis para a sociedade e, mais do 

que isso, para que se possa ser compreendido e respeitado.  

Pode-se observar em diversas produções, como, por exemplo, artigos, dissertações e 

teses, que os autores indígenas vêm lutando e construindo materiais escritos para dialogar com 

outros pensadores. Tais produções resultam de processos educacionais e, da mesma forma, se 

caracterizam como material de divulgação de conhecimento indígena. Por isso, representam a 

resistência dentro da academia apresentada em um formato mais científico; uma luta para tornar 

o conhecimento indígena uma produção científica. Essa formatação se faz necessária porque, 

por vezes, nem os professores aceitam o que se fala, o que se sabe. A palavra não basta, é 

preciso ter dados e teorias que a comprove. Diante disso, o que os escritores indígenas destacam 

são as lutas dos povos na atualidade: 

Os/as escritores/as e intelectuais indígenas respondem ao reconhecimento da condição 

e da causa indígena no país, à desconstrução dos estereótipos e dos preconceitos 

produzidos e consolidados em termos da colonização de nossa sociedade, à 

efetividade da cidadania político-cultural dos/as e pelos/as indígenas (Danner et al., 

2021, p. 244). 

 



155 

 

Diante dessa narrativa, pode-se entender a importância que tem a educação por 

considerar o trabalho pedagógico a partir das realidades indígenas, e da mídia mostrar o que de 

fato pode ajudar, de alguma maneira, as causas e os acontecimentos que impedem a manutenção 

e a promoção da história e da cultura dos povos originários. Assim sendo, a resistência está na 

divulgação e na consideração desse conjunto de práticas que colocam o conhecimento científico 

e tradicional dos diferentes povos para dialogar. Por isso, 

a descatequização da mente e da cultura, a literatura indígena, que é voz-práxis direta, 

traz para o centro da vida social e da esfera pública esse relato autoral, autobiográfico, 

mnemônico e testemunhal das próprias diferenças, das próprias minorias – como 

acontece, aliás, com a literatura de minorias de um modo geral. Ela é crítica da cultura, 

politização abrangente de nossa sociedade e perspectiva pedagógica calcada no relato 

construído pelas diferenças, pelas minorias (Danner et al., 2021, p. 247). 

 

Conclusões  

A utilização das linguagens – seja na forma escrita, oral, gestual ou audiovisual – emerge 

como uma ferramenta estratégica de afirmação cultural e política. Ao recuperar e reinventar a 

palavra, os povos indígenas não apenas preservam suas tradições, mas também fazem frente ao 

silenciamento imposto pelas estruturas coloniais, reafirmando suas identidades, suas histórias 

e seus direitos. A educação escolar indígena, por exemplo, tem se configurado como um espaço 

de resistência, no qual os saberes ancestrais, as línguas maternas e as práticas culturais são 

valorizadas e ressignificadas, desafiando o modelo educacional tradicional que buscava a 

assimilação e a homogeneização cultural. 

Além disso, o crescente protagonismo de jovens indígenas, comunicadores e jornalistas, 

ao ocuparem os meios de comunicação e as redes sociais, tem sido fundamental para a 

transformação das narrativas sobre os povos originários. Essas ações não só subvertem os 

estereótipos impostos pela mídia hegemônica, mas também reconstroem o imaginário coletivo, 

criando novos espaços de escuta, denúncia e celebração das culturas indígenas. A criação de 

redes de comunicação indígena, como a mencionada Abrinjor e outras iniciativas locais, 

nacionais e internacionais, reflete a força dessa mobilização, permitindo que os povos 

originários tenham a palavra em seus próprios termos e ao seu próprio tempo. 

Portanto, resistir e (re)existir, no campo educacional e midiático, são processos 

inseparáveis de uma luta contínua pela afirmação das identidades e pela recuperação da 

autonomia cultural. A palavra, em suas diversas formas, é não apenas um meio de comunicação, 

mas um território simbólico onde se travam as disputas pela memória, pela dignidade e pela 

justiça histórica, reafirmando o protagonismo indígena e reconfigurando as relações de poder 

na sociedade. 

 



156 

 

Agradecimentos 

Ao Programa de Educação Tutorial/MEC e ao Fundo Nacional de Desenvolvimento da 

Educação (FNDE). 

 

Referências 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: 

Presidência da República, Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 18 jun. 

2025. 

 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional. Brasília: Diário Oficial da União, 23 dez. 1996. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 18 jun. 2025. 

 

DANNER, L. F.; DANNER, F.; DORRICO, F. Educação, memória e resistência na literatura 

indígena brasileira contemporânea. Espaço Ameríndio, Porto Alegre, v. 15, n. 3, p. 229-251, 

set./dez. 2021. 

 

KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.  

 

MINAYO, M. C.de S. (Org.). O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 

10. ed. São Paulo: Hucitec, 2006. 

 

MUNDURUKU, D. Escrita indígena: registro, oralidade e literatura o reencontro da memória. 

In: DORRICO, J.; DANNER, L. F.; CORREIA, H. S.; DANNER, F. (Orgs). Literatura 

indígena brasileira contemporânea: criação, crítica e recepção. Porto Alegre: Editora Fi, 

2017. 

 

MUNDURUKU, D. O caráter educativo do movimento indígena. Petrópolis: Vozes, 2009. 

  


