148

GRUPO PET CONEXOES DE SABERES: COMUNIDADES INDIGENAS

66660

A

INDIGENA

Conexoes de saberes:
comunldades indigenas

TERRITORIOS DA PALAVRA: RESISTENCIA E (RE)EX!STENCIA DOS POVOS
INDIGENAS NA EDUCACAO E NA MIiDIA

Angela Nunes Silva Manchinery, Clécio Ferreira Nunes (Muru Huni Kuin), Ketlen Lima de
Souza Apurina (Makaya Pupykary), Liliane Araujo Maia Puyanawa, Wardeson Rodrigues
Domingos Kaxinaw4, Aline Andréia Nicolli

ENTRE A TRADICAO E O RISCO: O USO DE TINTA FEITA COM A PASTA
ELETROLITICA DE PILHAS NA PINTURA DE COCARES DO POVO APURINA

Jhonnatan Nascimento Oliveira, Kailane da Silva Nunes, Navlis Caetano Inacio, Aline
Andréia Nicolli

IMPACTOS DA ATUACAO DA EQUIPE MULTIDISCIPLINAR E DA
ABORDAGEM INTERCULTURAL NO ACESSO E NA SAUDE DOS POVOS
INDIGENAS

Kirlen Lima de Souza Apurina, Tua Victor Damasceno Brandao Shanenawa, Larissa Silva de
Souza Kaxinaw4, Denarte Nonato Nascimento Kaxinawa, Angélica Nunes da Silva
Manchinery, Aline Andréia Nicolli



149

[, 1131./PET - UFAC

WX ER L G Eh{sEVArtificial na Universidade
Ufac & Prograd PEL 2025

o
TUTORIAL

TERRITORIOS DA PALAVRA: RESISTENCIA E (RE)EXISTENCIA DOS POVOS
INDIGENAS NA EDUCACAO E NA MIDIA

Angela Nunes Silva Manchinery, Clécio Ferreira Nunes (Muru Huni Kuin):, Ketlen Lima de Souza Apurina
(Makaya Pup¥kary), Liliane Araujo Maia Puyanawa*, Wardeson Rodrigues Domingos Kaxinawa®, Aline
Andréia Nicolli®

12345 Estudantes bolsistas ou voluntérios do Grupo PET Conexdes de Saberes: Comunidades Indigenas,
Universidade Federal do Acre. E-mail: pet.conexind@ufac.br
6 Tutora do Grupo PET Conexdes de Saberes: Comunidades Indigenas, Universidade Federal do Acre. E-mail:
aline.nicolli@ufac.br

Resumo

Este trabalho emerge da necessidade de problematizar aspectos voltados ao reconhecimento e
valorizacdo da atuacdo dos povos indigenas na ocupa¢do de territorios simbodlicos como a
linguagem, a educagdo e a comunicagdo, como forma de resisténcia e (re)existéncia dos povos
indigenas na educacdo e na midia. Para isso, foram abordados os territérios da palavra na
educacdo, com foco na atuacdo de professores e estudantes indigenas na construgdo de
curriculos e praticas pedagdgicas decoloniais, em seguida, tratou-se dos modos de ocupacao
dos espagos midiaticos, destacando a emergéncia de coletivos de comunicagdes indigenas e sua
influéncia na desconstrugdo de esteredtipos colonizadores, como também sua contribuigdo para
o fortalecimento identitario; por fim, refletiu-se sobre a linguagem como territério simbolico,
analisando experiéncias por meio do debate contemporaneo sobre justiga, historia, memoria e
pluralidade epistémica. Esta pesquisa possui uma abordagem qualitativa, de natureza
bibliografica, langando mao de um conjunto de produgdes tedricas por e sobre povos indigena,
0 que permite compreender os sentidos atribuidos pelas comunidades indigenas a sua presenca
e atuacdao nos mencionados territorios simbolicos. Com isso, na escola, o uso da palavra para
os povos indigenas permite disputar narrativas coloniais; na comunicagado, o espaco disputado
permite que os povos indigenas falem de si mesmos para o mundo, reescrevendo historias
individuais e coletivas, o que permite expressar identidades diversas. Por fim, a linguagem
surge como ferramenta estratégica de afirmagao cultural, politica, de existéncia e reexisténcia.

Palavras-chave: Linguagens; Educa¢do; Comunicagao.

Introducio

A escolha deste tema surge da necessidade de reconhecer e valorizar a atuagdo dos povos
indigenas na ocupagdo de territorios simbolicos como a linguagem, a educacdo e a
comunicac¢do. Historicamente silenciados, os povos originarios t€ém assumido com cada vez

mais forga, o protagonismo na producao de suas proprias narrativas, seja em espacos escolares,



150

académicos ou digitais. Sendo assim, como estudantes e pesquisadores de areas que envolvem
educacdo, comunicagdo e cultura, compreende-se que refletir sobre esses processos ¢ dever de
todos, assumindo o compromisso €tico com a diversidade e com a justica historica.

Dito isso, cabe mencionar que, nos ultimos anos, uma rede de comunicagao indigena
poderosa nasceu no Brasil, conectando jovens, liderancas e coletivos. Esse movimento esta
quebrando estereotipos que a midia tradicional construiu e, o mais importante, estd fortalecendo
a organizagao politica e cultural de cada povo. Ao mesmo tempo, professores e estudantes
indigenas estdo transformando a sala de aula em um espago de memoria, presenga e futuro. O
trabalho ¢ mergulhar nessa apropriagdo da linguagem e entender como ela € usada para resistir,
existir, educar e comunicar, de forma a viabilizar o desenvolvimento de um processo historico

de reconhecimento e reparagdo dos povos originarios.

Metodologia

Esta pesquisa possui uma abordagem qualitativa que, segundo Minayo (2006, p. 21),
“[...] trabalha com o universo dos significados, motivos, aspiracdes, crencas, valores e atitudes,
0 que corresponde a um espaco mais profundo das relagdes, dos processos e dos fendmenos que
ndo podem ser reduzidos a operacionalizacdo de varidveis”. Essa perspectiva permite
compreender os sentidos atribuidos pelas comunidades indigenas a sua presenga e atuagao nos
campos da educacdo e da midia como estratégias de afirmagao identitaria e politica.

Além disso, desenvolveu-se uma pesquisa de natureza bibliografica, por meio da
problematizacdo de um conjunto de produgdes teodricas por e sobre povos indigenas, com o
intuito de compreender os modos como os povos indigenas constroem e afirmam seus territorios
simbolicos por meio da palavra, seja na educagdo ou nos meios de comunicagao, como formas
de resisténcia e (re)existéncia frente aos processos historicos de silenciamento, exclusdo e

apagamento cultural.

Territorios da palavra na educagao e protagonismo indigena

A educagdo escolar indigena tem se constituido como um territorio de resisténcia e
construcao de novos sentidos. Ao ocupar os espagos escolares, antes usados como ferramentas
de assimilagdo e apagamento cultural, os povos indigenas vém ressignificando a escola,
transformando-a em um espaco de valorizagdo das linguas maternas, dos saberes ancestrais e
da identidade coletiva. A partir da Constituicdo Federal de 1988 e a Lei de Diretrizes e Bases
da Educacdo Nacional (LDB) de 1996, que reconheceram o direito a uma educacao especifica,

diferenciada, bilingue e intercultural, abriu-se um novo horizonte.



151

No Acre, a atuacdo de professores e estudantes indigenas tem sido fundamental nesse
processo. Eles ndo apenas adaptam os curriculos, mas os reinventam, integrando a oralidade, a
espiritualidade, as cosmologias e as praticas culturais de seus povos. As licenciaturas
interculturais, como a da propria Universidade Federal do Acre (Ufac), formam educadores
capazes de construir pontes entre os conhecimentos ocidentais e os saberes tradicionais,
garantindo que a sala de aula tenha cheiro de jenipapo, ou seja, que seja um espaco de
pertencimento e valorizagao das culturas indigenas. Essa apropriacdo pedagdgica da palavra
viva € um ato de resisténcia contra a homogeneizacao e de (re)existéncia cultural.

Autores como Daniel Munduruku (2009, p. 117), afirmam que “a palavra ¢ o principal
instrumento de luta de um povo que quer existir”’, e isso se torna visivel no trabalho de
educadores indigenas que integram oralidade, espiritualidade e cosmologias proprias nos
curriculos escolares. Sendo assim, no campo educacional, a palavra também se apresenta como
territorio de disputa e de (re)existéncia. Se por anos, a escola foi usada como instrumento de
apagamento cultural, impondo linguas, curriculos e epistemologias que desvalorizavam os
modos indigenas de ser e saber, o desafio da atualidade ¢ transformar esse cendrio por meio da
luta, de forma que sejam implementadas, cada vez mais, escolas indigenas diferenciadas,
licenciaturas interculturais, e se faca cada vez mais crescente, a presenca de estudantes
indigenas em universidades publicas.

Munduruku (2017, p. 117) ainda afirma que “a tradi¢ao ¢ passada pelo uso da palavra”,
no contexto oral, que se manifesta desde a educagdo escolar indigena até as casas familiares,
rodas de conversa nas aldeias, entre outros espacos. Para contracolonizar os discursos impostos
sobre os povos origindrios €, a0 mesmo tempo, manter vivas as memorias, tradicoes,
ancestralidades e narrativas, ¢ necessario disputar com as numerosas narrativas coloniais que,
ao longo do tempo, mascararam, invisibilizaram e desvalorizaram as cosmopercepcoes

indigenas, especialmente no uso da palavra escrita.

A wi-fi encontra o maraca: a comunicac¢io indigena como campo de disputa e
protagonismo

A comunicacdo sempre foi um campo de disputa para os povos indigenas. Durante
séculos, falou-se sobre eles, mas raramente se permitiu que falassem por si. Com o acesso
ampliado as tecnologias digitais e o fortalecimento de coletivos organizados, esse cendrio
comeca a mudar radicalmente. A escrita, nesse contexto, ndo ¢ apenas expressao artistica ou

intelectual, mas um gesto de insurgéncia, uma reapropriagao do direito de nomear o mundo a



152

partir das proprias raizes, devolvendo as suas culturas a autonomia de dizer quem sdo, como
vivem e quais sdo suas lutas.

Esse processo de autoinscri¢ao tem ganhado for¢a em multiplos territorios de disputa
simbolica: literatura, midia, cinema, musica e educagdo. Em cada um desses espacos, indigenas
reconfiguram a narrativa dominante, estabelecendo redes de resisténcia e de criacdo de novos
sentidos. Esses territorios discursivos ndo apenas denunciam as feridas histéricas do
apagamento e da colonizacdo, mas também germinam novas possibilidades de existéncia e
representacao. A escrita, nesse cendrio, ¢ um territorio de cura, um espago onde a memoria
coletiva se reinventa e onde os povos origindrios se reconhecem enquanto sujeitos ativos de sua
propria historia.

A criacdo de conexdes, como a Rede de Comunicadores Indigenas do Acre e a Rede
Tetepawacomunica, tem produzido uma revolugdo silenciosa: uma midia feita por indigenas,
que rompe com a invisibilidade e cria novos espagos de escuta, dentncia e valorizagdo cultural.
Essas iniciativas fazem muito mais do que apenas informar, pois educam e conectam diferentes
povos e territorios. Jovens indigenas viraram comunicadores, cineastas e influenciadores,
defendendo suas linguas, seus direitos e mobilizando apoios importantes.

A Articulacdo Brasileira de Indigenas Jornalistas (Abrinjor) surge como uma tentativa
de unir as liderancas indigenas da comunicag¢@o, ou seja, os jornalistas indigenas que, por meio
das palavras escritas, orais, gestuais e audiovisuais, resistem e fazem barulho contra a midia
ocidental, que historicamente oculta, silencia e distorce as vozes indigenas no campo da
comunicagio, do cinema etc. E necessario resistir para poder existir frente a inimeras opressdes
mididticas contra os povos originarios, buscando afirmar suas identidades e reivindicar espagos
legitimos nas narrativas que lhes sdo historicamente negadas. Ao fazer isso, contribuem para a
revalorizagdo de suas culturas e a desconstrucdo de esteredtipos que ainda persistem na
sociedade.

Pode-se afirmar que, para além de fazer parte de movimentos indigenas, sejam eles
educacionais, comunicacionais, midiaticos, os jovens comunicadores, os indigenas jornalistas,
os professores e professoras, € os outros indigenas nas suas areas de saber, eles promovem
discussdes sobre as questdes indigenas. Trata-se daquilo que Munduruku (2017) chama de

indigenas em movimento, ou seja:

Pessoas fisicas que se articulam de modo auténomo para participar da vida social;
artistas que procuram espagos nos campos das artes (cinema, televisdo, literatura,
musica, teatro) esportistas que tentam a sorte no concorrido mundo dos esportes;
candidatos a cargos publicos em seus municipios e estados; professores que tentam
seguir a carreira académica (Munduruku, 2017, p. 102).



153

Dessa forma, a comunica¢do indigena, por meio das linguagens midiaticas e dos
indigenas em movimento, pode ser usada como uma estratégia inteligente: ora para denunciar,
ora para festejar. As redes sociais se tornaram ferramentas vitais de articulagdo politica e
comunitaria, gerando um empoderamento e uma visibilidade que se espalham pelo pais e até
pelo mundo. Assim, a comunicagdo se torna um territorio de resisténcia e um espaco de

constru¢ao de um novo olhar sobre os povos originarios.

A linguagem como territorio de resisténcia e (re)existéncia

A reflexdo se volta para a linguagem em si, ndo apenas como instrumento de
comunica¢gdo, mas como territorio simbolico, lugar onde se articulam identidades,
espiritualidades, memorias e resisténcias. As linguagens indigenas, nesse sentido, ndo se
limitam ao idioma, mas se expandem para o canto, o grafismo, os rituais e as narrativas orais
que estruturam o modo de ser de cada povo. Segundo Krenak (2019), quando se perde a palavra,
perde-se o mundo, pois ¢ por meio da linguagem que se exerce vivéncia da realidade. Para
Krenak, resistir € manter vivo o direito de narrar a propria histéria e de nomear o mundo
segundo os proprios codigos. A linguagem, portanto, ¢ resisténcia ontologica.

E pela palavra que os povos indigenas mantém viva suas memorias ancestrais,
transmitem seus valores, expressam suas visdes de mundo e reafirmam sua soberania cultural.
O grafismo, por exemplo, ndo ¢ meramente estético; ¢ uma escrita que carrega historias,
narrativas e conhecimentos. Os cantos e rituais sdo formas de comunicagdo com o sagrado e
com o territorio. A (re)existéncia, nesse sentido, ¢ a capacidade de reativar e recriar esses
territorios da palavra, garantindo a continuidade da vida e da cultura em suas proprias
condigdes. A linguagem se torna, assim, um ato politico e ferramenta de afirmacao da vida, da
diversidade e da dignidade dos povos originarios, ou dito de outra forma, uma ferramenta de
resisténcia.

Munduruku (2017, p. 119) convida a refletir sobre “a tradigdo como método pragmatico
de a memoria se fazer presente”. Nesse contexto, as linguagens escritas, orais, audiovisuais,
gestuais, corporais e mididticas, entre outras, sdo ferramentas essenciais que os povos indigenas
utilizam para manter vivas suas tradi¢des. Essas formas de comunicagao, ao serem incorporadas
pelos indigenas em movimento, permitem a resisténcia e a reapropriacdo dos espacos
dominados pela palavra ocidental, garantindo que as cosmovisdes indigenas continuem a pulsar
e a se reafirmar nos territorios do discurso dominante.

Ao utilizar essas multiplas linguagens, os indigenas ndo apenas preservam suas

tradi¢des sociais, culturais e politicas, mas também desafiam as estruturas de poder que buscam



154

impor uma visao homogénea e colonizadora. Nesse sentido, a educagdo, a comunicacdo e as
midias indigenas, apoiadas nesses territorios das palavras, se tornam um espaco de resisténcia
ativa, onde o conhecimento ancestral nao ¢ apenas transmitido, mas reconfigurado e fortalecido,

dando visibilidade ao protagonismo indigena na constru¢ao das proprias narrativas.

Educacao, midia e linguagem: dispositivos de resisténcia e de (re) existéncia

Finaliza-se essas breves discussoes refletindo sobre a finalidade dos processos
analisados ao longo deste trabalho. Acredita-se que a educagdo, a comunicagdo e a linguagem
sdo, de fato, poderosas formas de resisténcia e (re)existéncia para os povos indigenas. A
resisténcia, nesse sentido, se manifesta na conquista de espacos que antes lhes eram negados,
como, por exemplo, a oportunidade de registrar seus saberes e ciéncias dentro da academia, a
partir de uma perspectiva indigena. Por outro lado, a (re)existéncia se realiza através da
visibilizagdo das narrativas indigenas e da desconstrucdo das camadas de invisibiliza¢ao
historica que marcaram e ainda marcam suas trajetorias, especialmente dentro de seus proprios
territorios, considerados por muitos como “casa-territorio”.

Sendo assim, essa invisibilizagdo ocorre de diferentes maneiras ¢ atende a diversos
projetos e interesses coloniais (Longhini, 2021). Nesse sentido a resisténcia e a (re)existéncia,
no contexto da educacao e da midia, em termos formais ou conceituais, se faz pela por meio da
linguagem, pela adequada utilizagdo das palavras, para que se possa dizer, divulgar, discutir,
problematizar as lutas cotidianas que ainda sdo um tanto invisiveis para a sociedade e, mais do
que isso, para que se possa ser compreendido e respeitado.

Pode-se observar em diversas producdes, como, por exemplo, artigos, dissertagdes e
teses, que os autores indigenas vém lutando e construindo materiais escritos para dialogar com
outros pensadores. Tais producdes resultam de processos educacionais e, da mesma forma, se
caracterizam como material de divulgacdo de conhecimento indigena. Por isso, representam a
resisténcia dentro da academia apresentada em um formato mais cientifico; uma luta para tornar
o conhecimento indigena uma producao cientifica. Essa formatacdo se faz necessaria porque,
por vezes, nem os professores aceitam o que se fala, o que se sabe. A palavra ndo basta, ¢
preciso ter dados e teorias que a comprove. Diante disso, o que os escritores indigenas destacam

sdo as lutas dos povos na atualidade:

Os/as escritores/as e intelectuais indigenas respondem ao reconhecimento da condicéo
e da causa indigena no pais, a desconstrugdo dos esteredtipos e dos preconceitos
produzidos e consolidados em termos da colonizagdo de nossa sociedade, a
efetividade da cidadania politico-cultural dos/as e pelos/as indigenas (Danner et al.,
2021, p. 244).



155

Diante dessa narrativa, pode-se entender a importancia que tem a educagdo por
considerar o trabalho pedagdgico a partir das realidades indigenas, e da midia mostrar o que de
fato pode ajudar, de alguma maneira, as causas e os acontecimentos que impedem a manutengao
e a promogao da historia e da cultura dos povos originarios. Assim sendo, a resisténcia estd na
divulgagdo e na consideragao desse conjunto de praticas que colocam o conhecimento cientifico

e tradicional dos diferentes povos para dialogar. Por isso,

a descatequizagdo da mente e da cultura, a literatura indigena, que € voz-praxis direta,
traz para o centro da vida social e da esfera publica esse relato autoral, autobiografico,
mnemonico e testemunhal das proprias diferengas, das proprias minorias — como
acontece, alids, com a literatura de minorias de um modo geral. Ela é critica da cultura,
politizacao abrangente de nossa sociedade e perspectiva pedagdgica calcada no relato
construido pelas diferencas, pelas minorias (Danner ef al., 2021, p. 247).

Conclusoes

A utilizagdo das linguagens — seja na forma escrita, oral, gestual ou audiovisual — emerge
como uma ferramenta estratégica de afirmacdo cultural e politica. Ao recuperar e reinventar a
palavra, os povos indigenas ndo apenas preservam suas tradigdes, mas também fazem frente ao
silenciamento imposto pelas estruturas coloniais, reafirmando suas identidades, suas historias
e seus direitos. A educagao escolar indigena, por exemplo, tem se configurado como um espago
de resisténcia, no qual os saberes ancestrais, as linguas maternas e as praticas culturais sao
valorizadas e ressignificadas, desafiando o modelo educacional tradicional que buscava a
assimila¢do e a homogeneizagdo cultural.

Além disso, o crescente protagonismo de jovens indigenas, comunicadores € jornalistas,
ao ocuparem os meios de comunicacdo e as redes sociais, tem sido fundamental para a
transformagdo das narrativas sobre os povos originarios. Essas agdes ndo sO subvertem os
esteredtipos impostos pela midia hegemodnica, mas também reconstroem o imaginario coletivo,
criando novos espagos de escuta, dentiincia e celebra¢do das culturas indigenas. A cria¢do de
redes de comunicacdo indigena, como a mencionada Abrinjor e outras iniciativas locais,
nacionais e internacionais, reflete a forca dessa mobilizagdo, permitindo que os povos
originarios tenham a palavra em seus proprios termos e ao seu proprio tempo.

Portanto, resistir e (re)existir, no campo educacional e midiatico, sdo processos
inseparaveis de uma luta continua pela afirmagdo das identidades e pela recuperacao da
autonomia cultural. A palavra, em suas diversas formas, ¢ ndo apenas um meio de comunicagao,
mas um territorio simbolico onde se travam as disputas pela memoria, pela dignidade e pela
justica histdrica, reafirmando o protagonismo indigena e reconfigurando as relagdes de poder

na sociedade.



156

Agradecimentos
Ao Programa de Educagdo Tutoria/ MEC e ao Fundo Nacional de Desenvolvimento da

Educagao (FNDE).

Referéncias

BRASIL. Constituicio da Republica Federativa do Brasil de 1988. Brasilia, DF:
Presidéncia da Republica, Disponivel em:

https://www.planalto.gov.br/ccivil 03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 18 jun.
2025.

BRASIL. Lei n°® 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da
educagdo nacional. Brasilia: Diario Oficial da Unido, 23 dez. 1996. Disponivel em:
http://www.planalto.gov.br/ccivil 03/leis/19394.htm. Acesso em: 18 jun. 2025.

DANNER, L. F.; DANNER, F.; DORRICO, F. Educagdo, memoria e resisténcia na literatura
indigena brasileira contemporanea. Espaco Amerindio, Porto Alegre, v. 15, n. 3, p. 229-251,
set./dez. 2021.

KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2019.

MINAYO, M. C.de S. (Org.). O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saude.
10. ed. Sao Paulo: Hucitec, 2006.

MUNDURUKU, D. Escrita indigena: registro, oralidade e literatura o reencontro da memoria.
In: DORRICO, J.; DANNER, L. F.; CORREIA, H. S.; DANNER, F. (Orgs). Literatura
indigena brasileira contemporéanea: criacio, critica e recepgdo. Porto Alegre: Editora Fi,
2017.

MUNDURUKU, D. O carater educativo do movimento indigena. Petropolis: Vozes, 2009.



